CONSILIUM CONFERENTIARUM

- EPISCOPORUM

+
EUROPA

i CCEE

Charte cecumeénique

Deuxieme édition

Révision des lignes directrices
pour la coopération croissante entre Eglises

en Europe

Ratifiée a Rome le 5 novembre 2025



Avant-propos et remerciements

« Gloire au Pere, au Fils et au Saint-Esprit »

Nous — Conférence des Eglises européennes (CEC) et Conseil des Conférences
épiscopales d’Europe (CCEE) — rendons grace a Dieu pour la communion croissante
entre Eglises en Europe depuis 2001, année de la signature de la Charte cecuménique.
La Charte a joué pendant plus de deux décennies un réle important pour I'attribution de
ressources et le développement concret de I'oecuménisme dans de nombreuses régions
d’Europe.

Les Eglises en Europe ont diversement accueilli la Charte cecuménique. Dans certaines
régions, I'écho fut modeste, alors que dans d’autres, elle constituait une base de
discussion et de coopération cecumeéniques. Elle a permis d’établir des partenariats ou
des accords cecumeéniques, a inspiré des projets et des événements et contribué a la
reconnaissance mutuelle du baptéme entre Eglises au plan régional.

L’Europe, les Eglises et I'oecuménisme ont évolué depuis la signature de la Charte
cecuménique en 2001. Ce constat nous a conduits a reconnaitre la nécessité de mettre
a jour le texte de la Charte. Cette 2¢ édition de la Charte reflete notre espoir inaltérable
et notre engagement & approfondir I'unité, dans la diversité, de nos Eglises, écoutant Ia
priere du Christ pour que « tous soient un » (Jean 17,21).

Nous exprimons ici nos remerciements pour la confiance et I'amitié recues, pour les
occasions de nous mettre ensemble a I'écoute de la parole de Dieu, de témoigner et
d'agir de concert. Mais nous reconnaissons aussi et regrettons la persistance de
divisions entre Eglises et nos manquements d’étres humains en termes de foi, d’'amour
et d’espérance. Nous adoptons cette 2¢ édition de la Charte dans un esprit de
confiance : confiance que Dieu nous guidera dans notre cheminement ensemble vers
une communion et une compréhension approfondies, qu’il nous soutiendra dans notre
responsabilité partagée envers autrui et pour I'avenir de I'Europe et du monde.

Jésus-Christ, Seigneur de I'Eglise une, est notre plus grande espérance de
réconciliation et de paix. En son nom, nous nous engageons a poursuivre notre
chemin en Europe ensemble. Nous prions pour que Dieu nous guide par la
puissance de I'Esprit Saint. Que Dieu nous rende parfaits en toute ceuvre
bénéfique ; qu’il accueille notre entente fraternelle, celle d’'un peuple rendu un
dans l'unité du Pere, du Fils et du Saint-Esprit. Amen.

Nous, présidents de la Conférence des Eglises européennes et du Conseil des
Conférences épiscopales d’Europe, recommandons cette version actualisée de la
Charte cecuménique a toutes les Eglises et Conférences épiscopales d’Europe : qu’elles
I'adoptent et 'adaptent a leur contexte local.

Rome, le 5 novembre 2025

+ Nikitas + Gintaras Grusas
Archevéque de Thyateira et de Grande-Bretagne Archevéque de Vilnius

Président de la Conférence des Eglises européennes (CEC)  Président du Conseil des Conférences
épiscopales d’Europe (CCEE)



Introduction et remarques générales

Le souhait de proposer une version actualisée de la Charte cecuménique découle des
importants changements que I'Europe, les Eglises et 'cecuménisme ont connus au
cours des deux décennies passées. En tant que chrétiennes et chrétiens, nous vivons
dans I'attente du royaume de Dieu a venir mais déja présent dans ce monde et portons
donc sur I'avenir un regard plein d’espérance. Nous — signataires de la Charte, CEC et
CCEE - reconnaissons les fruits de I'Evangile du Christ dans la vie de nos sociétés.
Néanmoins, nous reconnaissons €galement que I'urgence de la crise climatique
s'accentue, que la guerre, les déplacements de populations, la pauvreté, le populisme,
I'utilisation abusive de la religion et autres problemes interdépendants causent de
grandes souffrances et une anxiété considérable. Les développements technologiques
rapides ont modifié nos réalités d’'une maniére que nous cherchons encore a
appréhender. L'Europe se sécularise de plus en plus et, dans la plupart des régions
européennes, 'implication des Eglises ne va plus automatiquement de soi. Ce déclin
d’influence a plusieurs causes, dont une perte de crédibilité due aux péchés individuels
et structurels dans les Eglises.

Dans cette situation, le partage cecuménique est de toute évidence plus nécessaire que
jamais. Témoigner de notre foi en nous engageant dans le dialogue, méme au-dela des
relations interchrétiennes, au service des populations d’Europe — de I’Atlantique a I'Oural
et du Cap Nord & la Méditerranée —, telle est notre mission aujourd’hui. A l'instar de
cette vision ouverte de I'Europe, la Charte témoigne de I'Eglise une et universelle du
Christ qui se manifeste dans une diversité d’Eglises locales. Nous invitons toutes les
Eglises, tous les Conseils ecclésiaux, toutes les instances et initiatives cecuméniques a
prendre la Charte actualisée pour référence.

La nouvelle édition de la Charte s’articule differemment : elle s’ouvre sur une affirmation
de notre foi, notre ecoute de la parole de Dieu et notre témoignage commun ; suivent
les spheres de rencontre puis les sphéres de responsabilité et d'engagement partages
en Europe. De nouveaux chapitres ont dU étre ajoutés dans certains domaines,
notamment ceux de la paix et de la réconciliation, des migrations et des nouvelles
technologies. Enfin, les jeunes ont toujours joué un réle central dans les Eglises et pour
I'o,ecumeénisme ; nous consacrons donc un chapitre distinct aux jeunes et a leur
engagement pour en tenir compte comme il se doit.

La 2¢ édition de la Charte propose par ailleurs des engagements plus nombreux et
souvent plus détaillés. s refletent I'intensification des relations cecuméniques mais aussi
leur diversification. Ces engagements sont autant de recommandations spécifiques pour
inviter les Eglises et les acteurs cecuméniques — dans leurs contextes et selon leurs
situations et besoins — a prendre des mesures concrétes et a se référer a la Charte
comme un document dans sa globalité ET comme une série d’éléments distincts. La
révision a été menée par un groupe de travail conjoint CEC — CCEE mais les Eglises et
les organismes cecuméniques dans toute I'Europe ont aussi témoigné un vif intérét et un
grand engagement lors du processus de consultation qui a débouché sur le texte final :
commentaires perspicaces, reponses nuancées et constructives qui furent décisifs dans
le processus de révision. Ces contributions témoignent des fruits que peut porter une
lecture attentive du document et des engagements. Nous espérons qu’une telle
implication se maintiendra.



Comme précédemment, le document actualisé souligne les responsabilités
cecuméniques fondamentales de toutes les Eglises en Europe, dont découlent lignes
directrices et engagements. La Charte veut promouvoir une culture cecuménique de
dialogue et de coopération a tous les niveaux de la vie ecclésiale et fournir a cet effet
des criteres reconnus. Nous sommes toutefois conscients que le document n’a pas de
caractere magistériel ou doctrinal ; il n’est pas non plus juridiguement contraignant selon
le droit ecclésiastique. Son autorité et son objectif découlent de I'engagement volontaire
des Eglises et des organisations cecuméniques européennes : engagement a s’y référer,
a I'adapter et a le mettre en ceuvre de maniere appropriée et fructueuse, a différents
niveaux, dans des contextes variés. Le document révisé se veut I'néritier de I'esprit de la
Charte cecuménique originale ; il veut contribuer a ce que la Charte conserve son utilité
et sa pertinence.

l.  NOUS CROYONS EN « L’EGLISE UNE, SAINTE, CATHOLIQUE ET APOSTOLIQUE »

« Appliquez-vous a garder 'unité de I'esprit par le lien de la paix. [l y a un seul
corps et un seul esprit, de méme que votre vocation vous a appelés a une
seule espérance ; un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme ; un seul
Dieu et Pere de tous, qui regne sur tous, agit par tous, et demeure en tous. »
(Ephésiens 4,3-6%)

* Toutes les citations bibliques sont tirées de la TOB (traduction cecuménique de la Bible)

1. Répondre ensemble a I'appel a I'unité dans la foi

Avec I'Evangile de Jésus-Christ, selon le témoignage de I'Ecriture Sainte et la
confession cecuménique de foi de Nicée-Constantinople (325/381), nous croyons en
un seul Dieu, « pére tout puissant, créateur du ciel et de la terre » ; nous croyons en
un seul Seigneur, Jésus-Christ qui nous révele 'amour de Dieu et le mystere de la
réconciliation par son incarnation, sa mort sur la croix et sa résurrection. Nous
croyons en « I'Esprit Saint, qui est Seigneur et qui donne la vie », qui nous incite a
vivre en koinonia (en communion et participation dans le partage) avec Iui et avec tout
le peuple de Dieu. Notre tache cecumeénique primordiale est de rendre l'unité visible
parce que nous confessons I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique.

Obeissant a I'ultime exhortation du Christ et sous I'impulsion de I'Esprit Saint (Actes
2,46-47), nous sommes préts & « proclamer I'Evangile & toutes les créatures » (Marc
16,15), en particulier a tous les peuples d’Europe, et a le proclamer ensemble. Nous
croyons et vivons déja la proclamation de la Bonne Nouvelle (kerygma) comme un
signe puissant et une source de notre unité qui est toujours un don de Dieu.

Cependant, des différences notamment dans la maniére d’appréhender I'Eglise, les
sacrements et le ministere, font obstacle a I'unité visible. Nous les regrettons
profondément, car nous savons que ce que nous partageons ensemble est plus
profond et plus grand que tout ce qui nous sépare.



Nous prenons I'engagement

> de suivre I'exhortation apostolique a I'unité et d’intensifier notre recherche
de principes communs pour vivre en disciples du Christ ;

> de nous repentir et de rechercher le pardon et la réconciliation, en nous
efforcant de surmonter les divisions entre Eglises ;

> de discerner et d'accuelllir la diversité, expression de la richesse du dessein
de Dieu ;

> de continuer & rechercher l'unité visible de I'Eglise de Jésus-Christ dans la
seule foi, 'obéissance a la Parole de Dieu révélée par I'Ecriture, en nous
laissant guider par I'Esprit Saint, en progressant vers la reconnaissance
mutuelle du baptéme, la communion eucharistique, le témoignage et le
service communs.

. SUR LE CHEMIN DE L'UNITE VISIBLE DES EGLISES

« Car c’est un exemple que je vous ai donné : ce que jai fait pour vous [vous
aimer], faites-le vous aussi. »
(Jean 13,35)

2. Ecouter la Parole de Dieu et prier ensemble

L’Esprit Saint encourage les croyantes et les croyants et les Eglises & grandir dans
I'amour de et pour l'autre et a repondre a I'appel a I'unité. Le mouvement cecumeénique,
ceuvre de I'Esprit, vit de I'écoute de la Parole de Dieu et de I'action de I'Esprit Saint, en
nous et par nous. Par la puissance de la grace de Dieu, par la priere et par le culte, des
initiatives nombreuses et diverses cherchent a approfondir la communion spirituelle
entre Eglises en priant pour I'unité visible de I'Eglise du Christ.

Nous célébrons les signes d'espérance, conscients que « nous avons tous été baptises
dans un seul Esprit en un seul corps » (1 Corinthiens 12,13) : ensemble, nous écoutons
la Parole de Dieu, certaines et certains d’entre nous utilisent des traductions bibliques et
des lectionnaires communs, nous prions avec les mots que le Seigneur nous a
enseignés, etudions la Bible ensemble, célébrons le culte ensemble, nous réunissons
lors de priéres cecumeéniques et collaborons dans le cadre de la Semaine de priére pour
I'unité des chrétiens. Des divisions subsistent toutefois, malgré les efforts tangibles en
faveur de I'hospitalité eucharistique et de la communion fraternelle. Les Eglises et les
familles interconfessionnelles vivent avec cette douleur.

Nous prenons I'engagement

> d’écouter I'Esprit Saint et de partager les dons spirituels ;

> de lire et d’étudier les Ecritures, et de discerner ensemble la Parole de
Dieu ;

> d’apprendre a connaitre et a apprécier le culte et les formes de vie
spirituelle des autres Eglises ;

> de nous réunir pour prier les unes et les uns avec les autres, pour les uns
les autres et pour I'unité chrétienne ;




> de continuer a progresser sur la voie de I'hospitalité eucharistique
réciproque et vers plus de fraternité ;

> d’encourager I'usage de traductions bibliques et de recueils de cantiques
communs.

3. Aller les uns vers les autres

Nous tenons a témoigner de 'unité et de la communauté chrétiennes dans I'esprit de
I'Evangile. Nous reconnaissons toutefois les divisions — historiques et actuelles — qui
entravent notre témoignage commun dans ce monde. Nous reconnaissons que la
culpabilité humaine, le manque d’amour et le recours abusif a la foi et a 'Eglise pour
servir des intéréts politiques et égoistes ont sérieusement mis a mal la credibilité du
témoignage chrétien. L'cecuménisme commence donc par le renouvellement des cceurs
et l'instauration d’'une culture d’amour, d’hospitalité et de confiance.

Enracinés dans I'Evangile de Jésus-Christ, nous cherchons & nous réconcilier les unes
et les uns avec les autres et avec notre histoire. Nous continuons a approfondir la
compréhension de nos théologies et traditions respectives.

Nous prenons I'engagement

> de contribuer a I'étude commune de notre histoire de foi, a la guérison des
memoires et a la réconciliation ;

> d’ceuvrer a I'annulation de condamnations mutuelles ;

> de surmonter, dans chaque Eglise, la tentation de I'autosuffisance, de
I'isolement, de I'indifférence ou des préjugeés ;

> de persévérer dans notre recherche de compréhension profonde des
traditions chrétiennes et de poursuivre les dialogues cecuméniques ;

> de favoriser I'ouverture et la coopération cecumeéniques dans les activités
caritatives, les initiatives dans le domaine de la justice sociale, de la
formation et de la recherche chrétienne et théologique.

4. Témoigner ensemble

La proclamation de I'Evangile commence par un témoignage en paroles et en actes.
Nous prenons acte de I'histoire récente de I'Europe marquée par la sécularisation, le
pluralisme des idées et I'individualisation croissante. Nous prenons également acte,
dans les pays européens, de relations diverses et complexes entre Etats et entre
religions. Il est donc vital que nous portions témoignage d’'une maniere qui soit
engageante et tienne compte de contextes et de besoins différents.

Nous croyons que la dignité et la liberté humaines découlent de la conviction que nous
sommes créées et créés a I'image de Dieu. Notre témoignage respecte donc la liberté
religieuse en tant qu’élément fondateur de toute réponse & I'appel de I'Evangile. En
d’autres termes, nous nous abstenons de contraindre qui que ce soit a la conversion par
des pressions morales ou des incitations matérielles, mais n’empéchons personne de
découvrir la foi de son plein gré.



Un témoignage crédible exige que nous diffusions la Bonne Nouvelle ensemble, sans
vouloir entrer en concurrence. Il est important de vivre et de proclamer — ensemble —
I'Evangile, dans les familles, les cercles amicaux, sur nos lieux de travail, dans nos
communautés, les milieux de la formation et en pastorale, par des rencontres
interpersonnelles comme dans I'espace numérique. La proclamation de la foi — dans la
sphére publique également — devrait donner une orientation de vie qui fortifie toute
personne confrontée a un questionnement éthique, social ou politique.

Le témoignage exige également que nous nous confrontions avec honnéteté a nos
propres manquements. Nous confessons que nos Eglises ont commis des péchés
scandaleux au lieu de porter témoignage : elles ont permis et provoqué de graves
préjudices. Un eélement essentiel de notre témoignage consiste a ceuvrer a la guérison
des blessures infligées aux membres vulnérables de nos Eglises.

Nous prenons I'engagement

> de nous rapprocher, dans notre contexte, d’Eglises avec lesquelles nous ne
sommes pas encore en relation, et cela activement, en cherchant
ouvertement les occasions de coopération et de témoignage commun ;

> de nous associer a d’autres Eglises dans le témoignage et dans
I'évangélisation, en concluant des accords favorisant la confiance mutuelle,
en évitant toute concurrence néfaste et tout risque de nouvelle division ;

> de défendre le droit a la liberté de pensée, de conscience et de religion ;

> de contribuer activement a la reconnaissance et au soutien des personnes
en souffrance, en écoutant leur récit et en honorant leur mémoire ;

> de dénoncer les comportements abusifs, en demandant des comptes a
leurs auteurs et aux personnes qui les protégent ;

> d’établir ensemble une culture d’accueil, de protection, de bonté, de vérité
et de paix.

5. Poursuivre le dialogue et agir ensemble

Sous la conduite de 'Esprit Saint, nous avons, au cours des décennies passees,
parcouru un long chemin de dialogue et de rencontre entre nos Eglises. De nombreux
chrétiennes et chrétiens d’Eglises diverses se cotoient dans leur quartier, sur leur lieu de
travail et dans les familles et cultivent des liens en toute amitié. Les familles interconfes-
sionnelles sont devenues une source d’inspiration pour leur maniere de vivre
I'cecuménisme en montrant les enjeux liés aux difféerences confessionnelles, en ouvrant
la voie a des chemins inexplorés a parcourir dans I'amour.

Des instances cecumeéniques — bilatérales et multilatérales — ont été mises en place et
soutenues pour coopérer au plan local, régional, national ou international. Elles ont
publié des documents et des accords trés importants qui ont aidé nos Eglises a
développer leur réflexion théologique et a financer une action commune. Nous
exprimons notre reconnaissance au Seigneur pour ce qui a éteé realise.

Au niveau européen, il faut renforcer la collaboration entre la Conférence des Eglises
europeennes (CEC), le Conseil des Conférences épiscopales d’Europe (CCEE) et



d’autres organisations ecclésiales interconfessionnelles. Il faut également intégrer les
perspectives des instances ecclésiales mondiales dans ces échanges.

Des efforts de médiation et de paix doivent étre entrepris lors de conflit entre et au sein
d’Eglises ou de familles d’Eglises, efforts & appuyer s'il le faut. |l est important de réagir
avec honnéteté et humilité, dans un esprit de repentir, de témoigner d’'un engagement
sans équivoque pour I'Evangile libérateur du Christ, face a toute tendance &
I'extrémisme ou & la polarisation dans les Eglises, face au recours abusif & la religion.
Nous sommes fortifiés par le chemin que nous avons déja parcouru ensemble, mais
reconnaissons que des questions rendant le dialogue entre nous difficile subsistent
encore.

Nous prenons I'engagement

> de vivre et d’ceuvrer ensemble a tous les niveaux de la vie ecclésiale
lorsque les conditions le permettent et qu’aucune raison de foi ou de
nécessité impérieuse ne s’y Oppose ;

> de poursuivre avec nos Eglises un dialogue nourri, en toute conscience, et
de favoriser la réception et la mise en ceuvre des documents
cecumeéniques ;

> de favoriser et de soutenir les réseaux cecumeéniques, les communautés
religieuses et les mouvements issus du terrain ;

> de protéger les droits des minorités religieuses, d’aborder les malentendus
et de surmonter les préjugés entre Eglises majoritaires et minoritaires dans
nos pays respectifs ;

> de promouvoir le dialogue et de discuter ensemble, a la lumiére de
I'Evangile, les questions controversées de foi et d’éthique.

6. Faire de la place aux jeunes dans les Eglises et les milieux cecuméniques

Les jeunes ne sont pas juste I'avenir des Eglises et de I',ecuménisme, ils en sont déja le
présent. Les jeunes sont essentiels a la vitalité de 'Eglise (1Timothée 4, 12). Elles et ils
apportent des perspectives et I'énergie qui aident les Eglises & répondre aux besoins et
aux défis de la société contemporaine. Mais dans le méme temps, la sécularisation qui
progresse en Europe et la perte de confiance dans les institutions religieuses rendent
difficile, pour les jeunes, d’appartenir & une Eglise, d'intégrer une activité cecuménique,
de s’y identifier et de témoigner d’'un sentiment d’appartenance et d’intégration. Nous
affirmons cependant le réle décisif que les organisations de jeunesse, les associations
estudiantines et les rassemblements de jeunes ont toujours joué dans les Eglises et le
mouvement cecuménique.

Les aspects formalisés de I'cecuménisme et les célébrations peinent souvent a intégrer
pleinement les jeunes, en partie parce que la culture et le langage en usage ont peu de
sens pour les jeunes générations. Néanmoins, pour de nombreux jeunes croyantes et
croyants d’aujourd’hui, étre chrétien, c’est étre cecumenique. Nous devons donc veiller,
sur la voie vers I'unité visible des Eglises, & ce que les jeunes puissent trouver— et
organiser— des espaces de communaute, de croissance spirituelle, de responsabilité
sociale et de dialogue constructif avec d’autres jeunes.



Nous prenons I'engagement

> d'intégrer les jeunes, leurs expériences et leurs attentes dans tous les
aspects de la vie de I'Eglise, de favoriser activement leur pleine participation
aux processus décisionnels et de soutenir leurs initiatives ;
> de favoriser, en collaboration avec les jeunes eux-mémes, les opportunites
de croissance spirituelle, de développement de qualités de meneuse ou de
meneur par le biais de programmes, de mentorat et de formation a leur
intention ;
> de favoriser les relations intergénérationnelles en Eglise et entre Eglises, en
encourageant I'apprentissage mutuel et la compréhension entre jeunes et
personnes plus agees ;
> de défendre les droits et le bien-étre des jeunes dans la société, en
abordant des questions comme la formation, I'emploi, la justice
intergénérationnelle et la santé mentale.

Il. DES ESPACES DE RENCONTRE EN EUROPE

« Heureux ceux qui font ceuvre de paix ; ils seront appelés fils de Dieu. »
(Matthieu 5,9)

7.  Participer a la construction de I'Europe dans un monde en mutation

Les Eglises voient leur engagement dans la construction de I'Europe comme une des
facettes de leur mission. L'unité de I'Europe est le fruit du partage des richesses
abondantes provenant de la diversité de sa population. La foi chrétienne — qui a
contribué aux cultures et aux valeurs européennes — est inextricablement liée a I'histoire
de I'Europe. Nous confessons toutefois que les chrétiennes et les chrétiens ont échoué
a empécher la souffrance et la destruction infligées par les Européens, en Europe et au-
dela.

Nous sommes convaincus que I'héritage spirituel du christianisme constitue une force et
une source d’inspiration et d’enrichissement pour I'Europe. Nous fondant sur notre foi
chrétienne, nous ceuvrons en faveur d’'une Europe humaine et socialement responsable,
ou prévalent les droits humains et les valeurs fondamentales de paix, justice, liberté,
tolérance, participation et solidarité (Esaie 1,17). Nous insistons également sur le
respect de la vie, I'importance des relations humaines, y compris le mariage et la famille,
I'option préférentielle pour les pauvres, la volonté de pardonner et la compassion en
toute chose.

Nous condamnons toute forme de violence a I'égard d’étres humains, en particulier des
plus vulnérables et des minorités. Les Eglises ont la responsabilité particuliére de veiller
a ce que leur enseignement ne condamne pas des femmes et des enfants a continuer a
vivre dans une situation de violence domestique et d’abus. Nous reconnaissons que
nous sommes responsables de proposer des espaces sUrs pour les personnes
vulnérables, handicapées ou marginalisées, d’en prendre soin, de les protéger et de
promouvoir la justice et I'égalité pour toutes et tous.



Les chrétiennes et les chrétiens d’Europe font partie de la famille humaine mondiale.
Nous considérons que la diversité de nos traditions régionales, nationales, culturelles et
religieuses constitue une richesse. Néanmoins, les différents contextes peuvent mener a
des controverses a propos de questions d’éthique ou de foi. Nous — chrétiennes et
chrétiens — sommes appelés a nous engager envers autrui dans un esprit d’'écoute, de
discernement et d'amour. Nous devrions avoir a coeur d'établir des relations et des
amitiés avec des partenaires dans d’autres parties du monde. L’espoir de construire un
monde plus juste, une Europe plus juste, plus digne de la personne humaine, doit
s’accompagner de la conscience que les efforts humains ne ménent a rien sans la grace
de Dieu.

Nous prenons I'engagement

> de contribuer a I'unité de I'Europe, en pointant les divisions géopolitiques et
socio-économiques et en cherchant a y remédier ;

> d’encourager la participation aux processus démocratiques ayant le bien
commun en point de mire ;

> d’articuler d’'une méme voix les préoccupations et les idées des Eglises
aupres des institutions européennes ;

> de résister a toute tendance a la déshumanisation et au non-respect de la
vie humaine, en promouvant I'épanouissement de toute la personne et de
chaque personne, en particulier les plus vulnérables ;

> de renforcer la position des femmes dans I'Eglise et la société et de plaider
pour une egalité de droits ;

> de dénoncer I'extrémisme religieux et tout ce qui fragilise les liens entre
nous ;

> de résister 4 toute tentative de détournement de la religion et de I'Eglise a
des fins ethnocentriques, nationalistes, politiques ou populistes ;

> de contrer les formes de nationalisme prénant I'oppression des peuples et
des minorités, en nous engageant a faciliter les stratégies et les solutions
non violentes et a défendre les droits humains, en particulier ceux des
minorités ;

> de renoncer aux attitudes eurocentriques, en reconnaissant et en assumant
notre réle dans I'amélioration du bien-&tre de toute I'hnumanité.

8. Renforcer les relations avec le judaisme

Nous avons un lien particulier au peuple juif. Les relations judéo-chrétiennes constituent
une part importante de I'identité chrétienne. Les Juifs sont le peuple de I'Alliance, une
alliance que Dieu n’a jamais révoquée. lIs restent les « bien-aimés », les « élus » « car
les dons et I'appel de Dieu sont irrévocables ». lls sont la racine « qui nous porte »
(Romains 11,18 ; 28-29). « Ce sont eux [] de qui, selon la chair, est issu le Christ »
(Romains 9,5). L’Eglise chrétienne n’a jamais remplacé le peuple juif, le Nouveau
Testament n’a jamais remplacé la Bible hébraique, la Nouvelle Alliance n’a jamais
remplacé I’Ancienne.

10



Nous reconnaissons que la prise de conscience croissante du lien profond entre
chrétiens et juifs est un don de I'Esprit Saint. Nous pouvons lire les Saintes Ecritures
ensemble et nous enrichir mutuellement par nos interprétations.

Nous déplorons et condamnons toute forme d’antisémitisme, toute manifestation de
haine et toute persécution envers les personnes juives. Nous demandons pardon a Dieu
pour les attitudes antijuives de chrétiens et demandons aux personnes juives de se
réconcilier avec nous. Ensemble, nous devons nous faire gardiens de la mémoire de la
présence et de I'héritage juifs en Europe, une présence brisée et quasiment effacée par
la Shoah.

Nous prenons I'engagement

> de nous opposer a toute forme d’antisémitisme et d’antijudaisme dans
I'Eglise et dans la société ;

> de rechercher et d'intensifier le dialogue avec le judaisme a tous les
niveaux, avec pour objectif de travailler ensemble et de développer des
activités communes en Europe et dans le monde ;

> d’approfondir la prise de conscience de I'héritage juif de notre théologie et
de notre liturgie ;

> de revisiter les textes liturgiques, catéchétiques et homilétiques pour
éliminer toute trace de théologie du remplacement ;

> de renoncer au proselytisme institutionnel auprés de personnes de religion
juive, tout en restant disposés a témoigner de Jésus a titre personnel.

9. Renforcer les relations avec l'islam

Abraham est une figure fondatrice dans les trois religions, judaisme, islam et
christianisme. Avec les personnes de religion musulmane, nous partageons la croyance
en un Dieu unique et miséricordieux. Nos points communs et nos différences peuvent
nous aider a mieux nous comprendre nous-mémes et a mieux nous comprendre les uns
les autres. Nous sommes reconnaissants pour les nombreuses formes de dialogue
interreligieux en lien avec la vie, I'action, I'échange théologique ou I'expérience
religieuse. Les réflexions sur les relations entre I'islam et le christianisme permettent aux
chrétiennes et aux chrétiens d’entretenir des liens au sein des religions abrahamiques.

Musulmans et chrétiens partagent un passe et un présent en Europe, tous deux
marqués par la coexistence pacifique et des relations de voisinage, mais aussi par les
guerres et les expériences douloureuses, par de fortes réticences et des a priori de part
et d’autre. Afin de mieux nous comprendre et de nous aider a mieux vivre ensemble,
nous encourageons l'intensification des rencontres entre chrétiens et musulmans et du
dialogue islamo-chrétien a tous les niveaux.

Nous prenons I'engagement
> de rechercher et d’encourager le dialogue avec les musulmans a tous
niveaux, en discernant les questions d’intérét commun, en les
approfondissant en vue de développer conjointement des activités et des
travaux islamo-chrétiens en Europe et dans le monde ;

11



> de nous opposer a I'hostilité et aux préjugés a I'égard de I'islam dans
I'Eglise et dans la société et & la discrimination & I'égard des musulmanes et
des musulmans aux niveaux institutionnel et individuel ;

> d’ceuvrer avec les musulmanes et les musulmans a la cause de la paix,
contre I'extrémisme religieux et le recours abusif a des motifs religieux.

10. Entrer en lien avec d’autres religions et visions du monde

Le paysage spirituel de I'Europe évolue constamment ; il présente une pluralité de
convictions religieuses, de visions du monde et de modes de vie non confessionnels qui
cotoient des religions orientales et de nouvelles communautés religieuses. De plus en
plus de personnes ont par ailleurs une vision du monde laique ou athée, font preuve
d’indifférence a la foi ou se réclament d’'une autre philosophie de vie. Néanmoins, nous
pouvons toutes et tous vivre et agir ensemble en fondant notre engagement sur des
préoccupations et des responsabilités partagées envers autrui et envers la sociéte.

Nous reconnaissons que les Eglises doivent faire preuve de discernement pour identifier
les groupes avec qui elles souhaitent et sont en mesure de s’engager sérieusement.
Lorsqu’un engagement — avec des individus ou des communautés — est envisageable, il
faudra favoriser la compréhension mutuelle et renforcer et approfondir les liens. Nous
prenons au sérieux, dans le respect mutuel, les questions critiques et plaidons en tous
les cas pour des discussions sans parti pris.

Nous prenons I'engagement

> d’encourager 'apprentissage mutuel entre cultures et convictions
(religieuses) pour contribuer au respect reciproque et a la cohabitation
pacifique ;

> de défendre la liberté de pensee, de conscience et de religion pour
construire 'Europe ensemble, dans le respect des droits de toutes et tous et
du bien commun ;

> d’étre ouverts au dialogue avec toutes les personnes de bonne volonte et
d’aborder avec elles les questions d’intérét commun — une maniere pour
nous de témoigner notre foi chrétienne.

V. DOMAINES DE RESPONSABILITE ET D’ENGAGEMENT PARTAGES EN EUROPE

« Oh I quel plaisir, quel bonheur de se trouver entre freres ! »
(Psaume 133,1)

11. Rechercher la paix et la réconciliation

L’Histoire montre que la guerre ne permet pas de régler les différends entre nations. Si
les solutions non violentes sont toujours préférables, nous reconnaissons que, parfois,
nous sommes confrontés a la tragique réalité du choix entre poursuivre les violences ou
recourir  la force pour y mettre fin. Comme Eglises, nous devons implorer Dieu pour

12



qu’il nous donne la paix, tout en reconnaissant aussi que la paix se construit activement,
jour apres jour, par des ceuvres de justice et d'amour.

La paix est plus que I'absence de guerre. Il n'y a pas de paix véritable sans equité, sans
veérité, sans justice et sans solidarité. Nous affirmons donc que la guerre et la violence
constituent une défaite de I'numanité et que le respect de la dignité humaine et des
droits inaliénables qui lui sont liés ne peut étre garanti que dans la paix, et par la paix.
Nous nous convertissons a la paix lorsque nous « martelons nos epeées et en faisons des
socs » (d’aprés Esaie 2,4).

Le Christ nous enseigne d'aimer nos ennemis (Matthieu 5,44). Notre foi ne nous
autorise pas a désespérer de nos adversaires. Nous n’assimilons pas a leur erreur les
personnes qui commettent une erreur et ne perdons pas espoir en elles. Se réconcilier,
c’est aussi demander pardon et pardonner ; c’est aussi s'accorder sur des gestes de
réparation appropriés. CEuvrer pour la paix et la réconciliation signifie créer des espaces
ou les personnes de bonne volonté se retrouvent, étre disposés a rester sincérement en
dialogue en préparant le terrain pour de nouvelles avancées dans la justice, afin que
tous les étres humains puissent vivre en paix, ensemble.

Nous prenons I'engagement

> d’ceuvrer pour la paix en Europe et dans le monde entier, en étres humains
créeés a lI'image de Dieu, Seigneur de paix ;

> de rester sans peur face a la guerre, tout en cherchant des espaces de
rencontre et de collaboration ;

> de puiser dans les ressources de guérison et de paix de la religion, en
coopération avec d’autres groupements, la ou cela est possible ;

> d’encourager, de promouvoir et de soutenir les démarches de réconciliation
et de pardon, en privilégiant toujours les approches non violentes de
résolution des conflits.

12. Sauvegarder la Création

Nous croyons en I'amour de Dieu pour toutes les créatures : nous reconnaissons avec
gratitude le don de la Création, la valeur et la beauté de la nature et la dépendance
absolue de toute existence humaine envers la Création. Nous déplorons la
surexploitation des biens de la Terre qui a meneé a la crise écologique, au mépris des
limites naturelles et des besoins des générations futures.

La crise ecologique révele une déroute spirituelle et éthique dans I'accomplissement de
notre vocation chrétienne pour le monde naturel et pour nos semblables. La crise exige
une réponse enracinée dans notre liturgie, notre culte et notre vocation a suivre le
Christ. Nous croyons en la présence vivifiante et redemptrice de I'Esprit Saint dans la
Creation. Nous reconnaissons la nécessité d’une conversion ecologique pour restaurer
notre relation a toute la Création, gardant a I'esprit que le Christ est « premier-né de
toute créature » (Colossiens 1,15).

Nous nous appelons mutuellement a ceuvrer a créer des conditions durables de vie pour
tout le monde. Responsables devant Dieu, nous devons élaborer des criteres communs
— et les appliquer — pour discerner ce qui est éthiguement souhaitable pour les

13



générations présentes et futures, sans tout attendre de solutions technologiques. Nous
exhortons toutes les chrétiennes et tous les chrétiens a prendre soin des communautes
et de I'environnement dans lesquels elles et ils vivent et a protéger ainsi notre maison
commune. Pour marquer notre respect et notre gratitude a I'égard de I'action du
Créateur, nous encourageons les Eglises a louer la Création tout au long de I'année
dans la liturgie, et plus particulierement lors de la Journée de la Création, le

1¢" septembre, et durant la Saison de la Création qui commence ce jour-la.

Nous prenons I'engagement

> de changer notre perception de la Creéation : nous la contemplons avec
admiration au lieu de nous comporter en propriétaires et reconnaissons
également que nous sommes totalement dépendants du monde crée ;

> d’ceuvrer a la conversion des comportements aux plans personnel, ecclésial,
sociétal, communautaire et politique, pour préserver et faire fructifier la
Création ;

> d’agir ensemble pour un mode de vie plus équitable et plus durable, en
changeant notre style de vie, en privilégiant I'abstinence et la sobriété dans
I'utilisation des ressources que Dieu nous donne, a nous et aux générations
futures ;

> de soutenir les organisations ecclésiales et les réseaux cecumeéniques qui
contribuent a approfondir notre compréhension et notre connaissance de la
Création et des moyens de la protéger ;

> de soutenir les communautés souffrant des conséquences du changement
climatique, de la perte de biodiversité et d'autres effets de la transition
environnementale.

13. Cheminer avec les personnes migrantes, réfugiées et déplacées

Les phénoménes migratoires transforment I'Europe et les Eglises européennes. La
migration a de nombreuses causes, notamment économiques et politiques, telles que
recherche d’emploi, persécutions, déplacements forcés ou changement climatique. Les
personnes en deplacement peuvent étre refugiées, demandeuses d’asile, a la recherche
de protection, « migrants économiques », etc. Nous reconnaissons que la migration
forcée ou non désirée engendre souvent de profondes souffrances dues au déracine-
ment et a la rupture avec le pays d’origine. Affirmant la dignité et les droits de chaque
étre humain, nous dénongons toute forme de migration forcée, d'esclavage moderne et,
en particulier, de traite d’étres humains que nous considérons comme des crimes contre
I'numanité. Nous nous engageons a continuer a rencontrer les victimes de migrations
forcées avec respect et compassion, en leur offrant la possibilité de se construire une
nouvelle vie.

Tout en reconnaissant la complexité du phénomene, nous faisons entierement nétre la
vision de I'étranger de la Bible (Deutéronome 10,18) qui intégre I'expérience de
migration forcée de Jésus lui-méme (Matthieu 2,13-23 et 25,35). Nous respectons
I'impératif chrétien d’offrir I'nospitalité aux personnes étrangéres et appelons donc
chacune, chacun a accuelllir, protéger, soutenir activement et intégrer les personnes
migrantes.

14



Les migrations vers I'Europe ou au sein de I'Europe ont mené a I'émergence d’'une
société multiculturelle et multireligieuse et ont considérablement changé le paysage
ethnique, social, culturel et confessionnel des pays de destination en transformant les
communautés ecclésiales. Parallelement, les migrations provoquent souvent de grands
vides dans les pays d’origine et les Eglises locales.

Néanmoins, la migration constitue aussi une richesse pour la diversité culturelle et
religieuse de la société d’accueil. De nombreuses communautés chrétiennes locales
doivent leur existence a la présence de personnes migrantes, elles-mémes d’horizons
tres variés. Dans le contexte actuel d'inquiétude, tant du coté des populations locales
que des migrants, nous encourageons les Eglises a créer des espaces de rencontre et &
promouvoir une culture solidaire qui vise a inspirer confiance et respect mutuels. Les
ressources de la religion comme celles de I'art et de la culture offrent un potentiel
considérable pour rapprocher des gens de milieux culturels, langues et croyances
différents.

Nous prenons I'engagement

> de nous unir dans le service et I'assistance a autrui, en favorisant et en
pratiquant une culture de I'nospitalité et de la solidarité ;

> de nous engager dans une action transformatrice reflétant les valeurs de
justice, d’'amour et d’inclusion inhérentes a la foi chrétienne ;

> de proposer aux personnes migrantes un accompagnement pastoral, y
compris I'acceés a un soutien social et juridique, de développer I'esprit
communautaire en encourageant le vivre ensemble, dans la paix et le
respect mutuel ;

> de collaborer avec les institutions politiques — ou, le cas échéant, de les
confronter — pour défendre les droits et les conditions de vie des
personnes migrantes : élaborer des politiques intérieure et internationale,
défendre les droits humains, sensibiliser I'opinion publique, relever les
défis liés au systeme et promouvoir la collaboration avec les organisations
de défense des personnes migrantes ;

> de nous opposer a la xénophobie et a toute représentation négative des
personnes migrantes ; de nous opposer également a tout type de
migration forcée et d’offrir refuge et protection a celles et ceux qui en ont
besoin.

14. Apprivoiser les nouvelles technologies

Nous affirmons que Dieu a doué I'étre humain d'intelligence, une intelligence dont nous
sommes appelés a faire usage pour la gloire de Dieu (Psaume 8, 5-9). Nous
reconnaissons que la science et les technologies sont des produits fascinants — et
parfois terrifiants — de la créativité humaine et qu’elles faconnent nos relations au
monde, a autrui et a nous-mémes.

L’intelligence artificielle et d’autres systemes autonomes, le clonage, le transhumanisme
et les nouvelles formes de communication exercent un impact radical sur les
interactions sociales, la société dans son ensemble et I'organisation des ressources tant
humaines que naturelles. lls prennent de plus en plus d’influence sur notre vie

15



quotidienne, avec des répercussions considérables — et encore mal comprises — sur les
relations interpersonnelles, I'’éducation, 'administration publique et les systémes
politiques, ainsi que sur la relation a notre environnement.

Face au développement rapide des nouvelles technologies, nous insistons sur la
nécessite de les piloter pour le bien commun plutét que de leur laisser champ libre pour
exacerber la haine, polariser la société et propager des mensonges et la peur. Les
espoirs et les inquiétudes suscités par les nouvelles technologies doivent étre
contrebalancés par la vision qu’offre Jésus : une humanité épanouie, respectant
I'intégrité et la dignité inhérente de la personne, la valeur des relations interpersonnelles
et du savoir. Faute de quoi, le repli, I'isolement et les inégalités augmenteront hors de
contréle, le savoir et la richesse se concentreront entre les mains de quelques-uns,
mettant en péril les sociétés démocratiques et la coexistence pacifique. Nous
encourageons les Eglises, les chrétiennes et les chrétiens & ne pas diaboliser les
nouvelles technologies mais a les considérer comme une opportunité de faire preuve
d’esprit critique et d’approfondir la conscience que nous prenons de notre responsabilité
d’'étres humains.

Nous prenons I'engagement

> de favoriser les compétences numériques, d’encourager une approche
critique de la technologie, en donnant aux personnes les moyens de
comprendre les outils et les technologies numériques, de les utiliser a bon
escient et de prendre des décisions éclairées quant a leur usage ;

> d’encourager le dialogue avec les acteurs de la sphere publique et de
I'industrie sur les questions éthiques, politiques, économiques et de justice
sociale que soulévent les nouvelles technologies ;

> de promouvoir I'élaboration de cadres éthiques et de lignes directrices pour
I"application de technologies nouvelles et émergentes ;

> de soutenir un examen critique continu des implications éthiques de ces
technologies, en veillant a ce qu’elles se développent dans le sens du bien
commun, favorisent la recherche de la vérité et s’enracinent dans le respect
de la valeur et de la dignité de tout étre humain.

16



